








УДК 398.21(=581)
ББК  82.3(5Кит)-6
        К45

Перевод с китайского, вступительная статья

и комментарии Бориса Рифтина

Иллюстрация на обложке Н. Портяной

 

К45
  Китайские народные сказки / [перевод  с китай-

ского, вступительная статья и комментарии Б. Риф-
тина]. — Москва : Эксмо, 2025. — 352 с.

ISBN 978-5-04-212425-9

В далёком прошлом, когда ещё не существовало письменно-
сти, китайцы сочинили множество замечательных сказок, в кото-
рых отобразились география и климат их родины, растительный 
и животный мир, психология народа, его миропонимание, обы-
чаи, особенности быта.

Наша книга познакомит вас с некоторыми из этих сказок. 
Среди них есть сказки о животных, где наравне с людьми персо-
нажами выступают птицы и звери. В сборник вошли также вол-
шебные сказки, в которых реальность тесно переплетена с вы-
мыслом. И, наконец, вы прочтёте бытовые сказки, повествующие 
о жизни и нравах китайского народа.

УДК 398.21(=581)
ББК 82.3(5Кит)-6

ISBN 978-5-04-212425-9

©  Б. Рифтин, перевод на русский язык, всту-

пительная статья, комментарии, наследник, 

2025

©  Издание на русском языке, оформление. 

ООО «Издательство «Эксмо», 2025



5

ГЕРОИ И СЮЖЕТЫ 
КИТАЙСКИХ СКАЗОК

Однажды китайский философ Чжу Си спросил своего уче-

ника: откуда пошел обычай называть года по двенадцати 

животным и что в книгах про то сказано? Ученик, однако, 

ответить не смог, хотя упоминания о системе летосчисления 

по животным в китайских источниках встречаются с начала 

нашей эры.

Не знал ученик и легенды, которую рассказывали в на-

роде. По легенде этой, записанной в приморской провинции 

Чжэцзян, счет годов по животным установил сам верховный 

владыка — Нефритовый государь. Он собрал в своем двор-

це зверей и выбрал двенадцать из них. Но жаркий спор раз-

горелся, лишь когда надо было расставить их по порядку. 

Всех обманула хитрая мышь, сумев доказать, что она самая 

большая среди зверей, даже больше вола. Сказкой «О том, 

как по животным счет годам вести стали» и открывается наш 

сборник.

Найти объяснение, почему счет годам начинается 

с мыши, пытались не только китайцы. Еще в XI веке, за сто 

лет до Чжу Си, знаменитый составитель первого словаря 

тюркских наречий Махмуд Кашгарский записал тюркскую 

легенду о том, как некий царь повелел согнать к реке зве-

рей и посмотреть, кто из них быстрее переплывет на другой 

берег. Первой оказалась мышь. Вслед за ней приплыли вол, 

барс, заяц, дракон, змея, лошадь, овца, обезьяна, курица, 



6

собака и свинья. В таком порядке-де и дали названия годам 

двенадцатилетнего цикла, чтобы легче было их запомнить.

В тюрко-монгольской легенде, известной бурятам и кир-

гизам и более близкой к китайской, мышь тоже перехитрила 

всех зверей. Очень возможно, что весь животный цикл ки-

тайцы заимствовали у древних тюрко-монгольских племен. 

Только, в отличие от них, у китайцев исчисление времени 

по животным никогда не носило официального характера. 

Им пользовались гадатели, вычисляя, например, по специ-

альным таблицам, будет ли счастливым брак, если жених ро-

дился в год Обезьяны, а невеста — в год Овцы. С животным 

циклом связаны и некоторые китайские поверья и обычаи: 

рожденный в год Петуха не должен был есть курятину.

Предположить, что весь животный цикл китайцы заим-

ствовали у своих соседей, можно также, сопоставив древне-

китайские представления о животных со средневековыми.

Как и легенда о животном цикле, другие сказки о живот-

ных, записанные у китайцев, построены на объяснении осо-

бенностей животных, происхождения их повадок или внеш-

него вида. В них рассказывается, почему враждуют собаки 

и кошки, почему краб сплющенный или отчего гуси не едят 

свинины.

На смену такого рода сказкам, именуемым в науке этио-

логическими, приходят забавные истории о проделках зве-

рей, хитрости и находчивости зверя малого перед зверем 

большим, который по сказочной логике непременно оказы-

вается в дураках. Вспомните хотя бы нашу знаменитую Лису 

Патрикеевну, которая одурачивает волка, медведя и льва, 

или хитрого зайца — фольклорного героя африканцев и жи-

телей Юго-Восточной Азии. У китайцев, однако, циклы 

сказок о хитроумных проделках зверей не сложились, по-

скольку развитие сказок о животных у них приостановилось, 

видимо, еще в древности. Во всяком случае, в каталоге ки-

тайских сказок, составленном немецким ученым В. Эберхар-

дом в 1937 году, значится только семь сюжетов о животных. 

Сейчас, благодаря записям последних лет, эту цифру можно 

увеличить в три-четыре раза. Малочисленность сказок о жи-

вотных в Китае, пожалуй, связана с чрезвычайно ранним 



7

переходом китайцев к земледелию и забвением охотничьего 

промысла, а также с бедностью фауны в Китае, где в густо-

населенных районах нет невозделанных земель, а уж лесов 

и подавно.

Немногие сохранившиеся у китайцев сказки о животных 

дошли до нас в сильно измененном виде. Как ветер веками 

выветривает песчаники и наносит по крупинке новую зем-

лю, так и время разрушало и меняло древнюю основу многих 

сюжетов. Фантастическое заменялось привычным, на сме-

ну чудесному приходило обыденное. Как изменялся сюжет, 

проследим хотя бы на сказке про собаку и кошку. Китайский 

вариант этой сказки («Как собака с кошкой враждовать ста-

ли»), помещенный в данном сборнике, уже осовременен: 

у бедняков пропало сокровище, его украл торговец. Собака 

и кошка решили помочь хозяевам и отправились на поиски. 

Жил торговец за рекой, а поскольку кошки не умеют плавать, 

собаке не только пришлось тащить кошку на себе, но и ны-

рять за ларчиком, который та уронила в реку на обратном 

пути. По возвращении кошка приписала все заслуги себе. 

С тех пор и пошла между ними вражда.

Древнюю основу сюжета можно восстановить, если со-

поставить разные его версии. Наиболее архаичный вариант 

записан у монголов. В монгольской сказке кот и пес похи-

щают сокровище у самого владыки подземного царства, 

куда добираются через море. В древние времена считалось, 

что подземное царство отделено от мира людей водой. В бо-

лее современном варианте, записанном у родственного ки-

тайцам народа мяо, живущего на юго-западе Китая, вместо 

владыки подземного царства фигурирует какой-то царь, чьи 

владения расположены за рекой. Китайский вариант сохра-

няет как бы ту же самую схему сюжета: звери переправляют-

ся за реку, где живет похититель (или владелец) сокровища. 

Но здесь он уже не владыка подземного царства, а простой 

торговец.

Широко распространены в Китае сказки о тиграх — по-

хитителях девушек. Тигр почитался китайцами как царь 

зверей. К празднику начала лета в Китае специально шили 

обереги — мешочки или подушечки для ароматных и ле-



8

карственных трав, чаще всего им придавали форму тигра. 

Считалось, что тигр оберегает детей от гадов и ядоносов, 

которые во множестве появляются в начале лета. Причем на 

лбу у игрушечного тигра непременно рисовали тушью знак 

«ван» — «царь». Согласно древним воззрениям, тигр, как то-

темный зверь, имел право на брачные отношения с людьми 

«своего племени». На бронзовом сосуде конца второго тыся-

челетия до нашей эры, например, изображен человек в могу-

чих объятиях тигрицы. Сюжет о тигре, который взял в жены 

женщину, был популярен также и в средневековой сказоч-

ной новелле. В сказках, записанных в наше время, сюжет 

этот уже видоизменен. Например, в сказке «Как тигр невесту 

украл» тигр похищает невесту из свадебного паланкина, но 

так и не ясно, стала ли она его женой.

*  *  *
Наибольшее место в сказочном репертуаре китайцев 

и, соответственно, в данном сборнике занимают волшебные 

сказки. Они распадаются на отдельные циклы: повествова-

ния о похищении невесты и о вызволении ее из иного мира, 

о женитьбе на чудесной жене и сказки о том, как обездолен-

ный герой берет верх над злыми родичами.

В древнейший из этих циклов входят повествования 

о поисках исчезнувшей невесты 1: «Как юноша любимую ис-

кал», где героиню похищает злой оборотень, и «Сказка про 

хитрого У-гэна и верного Ши-е», где возлюбленную дрово-

сека уносит Черный орел. Вспомним, что и в русских сказ-

ках невесту или жену героя часто похищают Змей, Кощей 

или Вихрь, которые в представлении древнего человека были 

связаны с потусторонним миром, и похищение ими девушки 

воспринималось как нарушение обычая брать жену только 

из своего рода или племени. Прекрасную героиню следовало 

отнять у похитителя, пришельца из иного мира, и возвратить 

«своему» герою из мира людей. Поэтому еще в древности 

волшебные сказки такого типа сложились в основном как 

1 В своем анализе китайских волшебных сказок автор следо-

вал теоретическим работам В. Я. Проппа и Е. М. Мелетинского.



9

повествования о хождении героя в подземное царство, где 

с помощью волшебства он вызволяет свою невесту и благо-

получно возвращается с ней домой. В поздних вариантах сю-

жет этот значительно изменен. Путешествие героя в подзем-

ное царство замещено в сказке «Как юноша любимую искал» 

хождением на далекий остров посреди моря. В сказке про 

братьев У-гэна и Ши-е орел уносит девушку к себе в логово, 

в глубокую темную пещеру на высокой горе. А ведь в Сред-

ние века китайцы как раз и представляли себе ад располо-

женным в глубокой пещере на вершине горы. Похититель 

в облике орла тоже едва ли случаен. У соседних с китайцами 

тунгусо-маньчжурских и тюрко-монгольских народов сохра-

нился культ орла — родоначальника шаманов, который, по 

народному поверью, мог вступать в связь с женщинами и был 

непременным сопроводителем шаманов в их странствиях по 

подземному миру. Сами китайцы эту могучую птицу до сих 

пор именуют «лаоин» — «почтенный орел».

Герою, отправившемуся на поиски невесты в подземное 

царство, предстоит пройти длинную цепь испытаний: встре-

титься с охранительницей входа в подземное царство (в рус-

ской сказке это Баба-яга), у нее вкусить ритуальной еды, 

переправиться через водную преграду и лишь после этого 

вернуться в мир людей.

Путешествие в подземное царство обычно начинает-

ся с переправы через водную преграду, которую охраняет 

водный змей, огромная рыбина или другое чудище. Герой 

добывает волшебное средство, убивает чудище, затем пе-

реправляется через море или реку, причем преодолевает он 

водную преграду с помощью тех предметов или животных, 

которые связаны с погребальными обрядами, отражающи-

ми древнейшие представления о пути умершего в иной мир. 

Чжан Шуаню из сказки «Как юноша любимую искал» так-

же предстоит переправиться через море на остров, где то-

мится его возлюбленная. Но море стережет черная рыбина. 

Чтобы убить ее, Чжан Шуаню надо добыть волшебный меч. 

А чтобы добыть меч, ему предстоит пройти сквозь огонь. 

(В первобытные времена одним из основных видов обряда 

посвящения юноши во взрослого мужчину было реальное 



10

или символическое испытание огнем. Причем сам обряд 

этот мыслился как временное нисхождение в потусторон-

ний мир.) С волшебным мечом в руках юноше уже нетрудно 

убить похитителя — рыбу-оборотня и, отведав магический 

персик, переправиться через море. Персик, по поверьям ки-

тайцев, дарует бессмертие. Согласно мифическим сказани-

ям, персики росли в саду Си Ван-му — Хозяйки Запада, то 

есть владычицы иного мира. Еще и сейчас, если вы зайдете 

в китайский храм, то увидите перед табличками с именами 

умерших предков жертвенные плоды — сделанные из плот-

ной бумаги персики.

В мир людей герой возвращается с помощью чудесного 

помощника, друга, которого он обретает в подземном цар-

стве, оказав ему немаловажную услугу. Так, в сказке про 

братьев У-гэна и Ши-е герой возвращается в мир людей с по-

мощью карпа. Случайно ли, что в китайской сказке помощ-

ником оказывается карп? Чудесный помощник как образ 

сказки сложился, видимо, на основе представлений перво-

бытного человека о помощнике — тотеме рода, повелеваю-

щем стихиями. Одним из наиболее распространенных тоте-

мов у племен, населявших территорию современного Китая 

и близлежащих стран, был дракон. Карп считался царем рыб, 

и его почитали наравне с драконом. Позднее, в IV–VI вв. н. э., 

когда у китайцев сложился образ царя драконов, карп стал 

считаться его сыном.

В древний сюжет о похищении невесты постепенно до-

бавлялись новые элементы. В сказке про У-гэна и Ши-е, на-

пример, эти поздние черты проявляются главным образом 

в зачине (известно, что именно зачины сказки легче всего 

поддаются переделкам и видоизменениям). Здесь древний 

сюжет — похищение девушки — как бы обрамлен историей 

двух братьев, ленивого У-гэна и трудолюбивого Ши-е. А сце-

на знакомства героя с красавицей, дочерью богача — горожа-

нина Чжана, которому он носит на продажу хворост, — это 

типичная картинка жизни уже феодального Китая.

Очень распространены у китайцев сказки о чудесной 

жене. В сказке «Волшебная картина» герой женится на деве, 

сошедшей с картины, в другой сказке женой оказывается де-



11

ва-пион, в третьей — Нефритовая фея, дух персикового де-

рева, в четвертой — девушка-лотос, в пятой — девица-карп. 

Древнейшая основа всех этих сказок — брак с тотемной 

женой. Женитьба на деве-тотеме мыслилась в глубочайшей 

древности как способ овладеть природными богатствами, ко-

торыми она якобы распоряжалась. Яснее всего эта древняя 

основа проглядывает в сказе «Женьшень-оборотень», геро-

иня которого — чудесная дева — указывает любимому место, 

где растет целебный корень.

Брак с тотемной девой в сказках часто и легко растор-

гается из-за нарушения каких-либо брачных запретов. Так, 

кстати, происходит в сказе о женьшеневой деве. Следует ска-

зать, что сюжет этот дошел до нас в сильно измененном виде. 

Здесь уже появляются феодальный город, харчевня, присут-

ственное место, уездная управа. Весь этот фон удивительно 

напоминает средневековую городскую повесть. Именно под 

ее влиянием, видимо, и изменился архаический сказочный 

сюжет.

Еще бо 2льшие изменения под влиянием социальных ус-

ловий претерпел сюжет сказки «Сад Нефритовой девы». Ее 

герой, бедный каменотес, встречает деву — дух персикового 

дерева. Она не дарит ему реально никакого особого «про-

изводственного могущества», лишь помогает каменотесу 

избавиться от тяжелой повинности и наказывает стражни-

ка, поднявшего на него руку. В древности китайцы наделя-

ли персиковое дерево свойством отгонять нечистую силу. 

В поздней сказке фея — дух персикового дерева — тоже от-

вращает от юноши злую силу, но теперь уже вполне реаль-

ную: чиновников и стражников.

Во всех сказках, записанных в наше время, тотемная дева 

превратилась в деву-оборотня. Произошло это, видимо, под 

влиянием очень распространенной в странах Дальнего Вос-

тока веры в оборотней: всякий старый предмет или долго 

проживший зверь может принять человеческий облик: забы-

тый за шкафом веник через много лет может-де превратиться 

в веник-оборотень, зверь, проживший тысячу лет, становит-

ся белым, а проживший десять тысяч лет — черным, — оба 

обладают магической способностью к превращениям. Вера 



12

в животных-оборотней в народе была настолько живуча, 

что даже в энциклопедии ремесел и сельского хозяйства 

в XV веке с полной серьезностью говорилось о способах из-

гнания лисиц-оборотней: достаточно ударить оборотня ку-

ском старого, высохшего дерева, как он тотчас примет свой 

изначальный вид.

Вера в оборотней сохранилась в Китае во многом благо-

даря религиозному даосизму, сложившемуся в первых веках 

нашей эры. Даосы включили в свой культ образы так назы-

ваемой низшей мифологии (духи стихий, оборотни, непри-

каянные души умерших). Даосские монахи заступили место 

древних шаманов. Их приглашали к больным для изгнания 

духа болезни или для очищения дома от наваждения. Но 

в сказках оборотни далеко не всегда персонажи отрицатель-

ные. Женьшеневая дева, например, говорит, своему возлю-

бленному, что никогда не причиняла людям зла, хоть она 

и оборотень. Такая двойственность сказочного образа ро-

дилась из сочетания древнейших представлений о тотемной 

жене, помогающей тому, кто вступает с ней в связь, с более 

поздними повериями об оборотнях-цзин, завлекающих лю-

дей и вредящих им.

Сравнивая развитие сказок о чудесной жене на Дальнем 

Востоке с такими же сказками других народов, скажем евро-

пейских, следует отметить, что тут эволюция сюжета пошла 

несколько иным путем. В Европе эти сказки превратились 

в повествования о женитьбе героя на обычно заколдованной 

прекрасной царевне, которая дает герою уже не магическую 

власть над природой, а право на престол, то есть власть над 

людьми. Разные пути развития одного исходного сюжета 

определили и принципиальные различия всего антуража 

сказки. В сказках китайцев нет пышности, красочного опи-

сания царской жизни, герои и героини живут не во дворцах, 

а в бедных крестьянских хижинах.

Есть среди волшебных сказок сказки об испытаниях зятя 

в царстве тестя. В сказке «Небесный барабан» герой женит-

ся на небесной фее, но союз этот быстро расторгается, так 

как отец уводит фею на небо и запирает в небесной тюрьме. 

Чтобы вернуть жену, юноша должен пройти в царстве тестя 



13

длинную цепь брачных испытаний, которые не прошел до 

женитьбы, нарушив тем самым брачный ритуал. Лишь вы-

полнив все задачи, которые ему задает тесть, юноша может 

вновь соединиться со своей небесной супругой.

Хорошо знакомы читателю сказки о победе обездолен-

ного героя над своим противником, обычно злым и жадным 

старшим братом и его женой, над отчимом или мачехой. 

В китайской «Сказке про младшего брата» ярко выражена 

характерная для фольклора многих народов идеализация 

младшего члена семьи как хранителя семейного очага и ро-

довых традиций. Младший брат оказывается удачливее стар-

шего потому, что ему достается хотя и малая, но чрезвычайно 

важная часть родительского наследства. В нашем варианте 

сказки, записанном на полуострове Шаньдун, младший брат 

получает кусок тощей землицы, петуха да собаку, на которой 

пашет. Пахота на собаке — это, видимо, переосмысленное 

древнейшее представление о тотемном предке (известно, что 

у многих родственных китайцам народов, живших к югу от 

Янцзы, тотемом была именно собака, и потому их первопре-

док изображался в облике пса), от которого зависит плодоро-

дие. Злой старший брат убивает и собаку, и петуха, младший 

закапывает их, и не где-нибудь, а перед своим жилищем, то 

есть на родовой земле. Из их костей вырастает чудесный вяз 

с листьями-монетами. На популярных еще недавно народ-

ных лубках часто можно было видеть изображение яоцянь-

шу — «дерева, отряхающего монеты». Вспомним, что и в рус-

ской сказке о падчерице чудесный сад вырастает из костей 

коровы, покровительницы обездоленной героини. В основе 

этого известного у всех народов мотива лежат, видимо, древ-

ние поверья о ритуальном умерщвлении животных, из кото-

рых вырастают различные полезные растения. Разумеется, 

китайский сказочник нашего времени не имеет представле-

ния об архаической основе сюжета. Для него эти древнейшие 

мотивы лишь привычные поэтические образы сказочного 

мира.

Кроме сложной архаической основы китайских волшеб-

ных сказок, следует также сказать о других древнейших их 

чертах. Речь идет о числовой и цветовой символике, а так-



14

же о национальной системе ориентации во времени и про-

странстве. Девяносто девять рек облетел Тянь-тай — герой 

сказки «Портрет девушки из дворца», тысячу раз по девять-

сот девяносто девять верст промчался он, прежде чем нашел 

волшебную уховертку. Производные от цифры девять посто-

янно встречаются и в других сказках. По древним представ-

лениям девятка была основным нечетным (или как называли 

китайцы — мужским) числом. В китайских сказках вообще 

преобладают нечетные числа. Например, в обозначении ко-

личества героев — пять сестер, семеро братьев.

Наиболее часто встречаются в китайских сказках зеленый 

и красный цвета; зеленый — цвет растительности и, соответ-

ственно, весны, красный — цвет огня, созревающих плодов, 

а значит, и лета. Оба эти цвета символизировали в сознании 

китайцев течение жизни, недаром, видимо, когда в сказке 

о собаке и кошке звери приходят в дом торговца, они видят 

там людей в красном и в зеленом — в доме готовятся к свадь-

бе. Известно, что в некоторых южных провинциях Китая же-

ниха несут в зеленом паланкине, а невесту в красном.

Темный и черный цвета, напротив, ассоциировались, по 

всей вероятности, с загробным миром, хотя у китайцев были 

и другие ассоциации, связанные с черным цветом, положи-

тельные.

В сказках мы постоянно сталкиваемся с обозначениями 

сторон света. Спустившийся с небес бессмертный старец со-

ветует героям сказки «Жены в зеркале» обратить зеркала на 

юго-запад, чтобы увидеть суженых им невест; в сказке «Жен-

щина-лисица» девушка-оборотень, прощаясь, наказывает 

своему возлюбленному, чтобы он шел искать ее на юго-за-

пад. Юго-запад упомянут тут явно не случайно. В древне-

китайской гадательной «Книге перемен» (VIII–VII вв. до 

н. э.) говорится: «Благоприятен юго-запад, там свидишься 

с добрым человеком». Представление о юго-западе как о сто-

роне, где должна состояться приятная герою встреча, сохра-

нилось в народе и поныне. «Неблагоприятен северо-вос-

ток», — читаем мы в той же книге и понимаем, что также не 

случайно злой дракон в сказке «Лис-оборотень» прилетает 

с северо-востока. Особо следует сказать о западе. Там нахо-


