






УДК 398.21(=521)

ББК  82.3(5Япо)-6

Я70

Перевод с японского В. Н. Марковой

Подготовка текста В. С. Сановича

Комментарии В. Н. Марковой, В. С. Сановича

Разработка серии и художественное оформление Анастасии Зининой

В оформлении  использованы иллюстрации:

Prutamin_C, kitouL, Elena Akkurt, marukopum, VVTI, Vibrands Studio, 

XinRui Design2018, Elina Li, Daiquiri, Niko28, Polina Valentina, 

ANN_UDOD, Martin_Mailz, NB-Art-NB  / Shutterstock.com

Используется по лицензии от Shutterstock.com

Японские народные сказки / перевод с японского В. Н. Мар-

ковой. — Москва : Эксмо, 2025. — 688 с. — (Магистраль. Кол-

лекция).

ISBN 978-5-04-226126-8

Собрание японских сказок, повествований о различных чудесах, 

добрых и страшных, смешных и грустных, лукавых и назидательных и все-

гда поражающих своей оригинальностью и эмоциональной глубиной. 

В книге читатель, большой и маленький, познакомится с проказливыми 

лешими — тэнгу и водяными каппа, прекрасными девами-птицами и жен-

щинами-змеями, коварными оборотнями лисами и барсуками, весельчаком 

и балагуром Хикоити.

Увлекательные предания старины, вошедшие в мировую сокровищ-

ницу сказок, собраны и переведены известнейшей переводчицей и фило-

логом-японистом В. Н. Марковой.

УДК 398.21(=521)

ББК 82.3(5Япо)-6

Я70

©  В.Н. Маркова, перевод на русский язык, 

комментарии. Наследники, 2025

©  В.С. Санович, подготовка текста, 

комментарии. Наследник, 2025

©  Издание на русском языке, оформление. 

ООО «Издательство «Эксмо», 2025ISBN 978-5-04-226126-8



Д 

е 

с 

я 

т 

ь  

 

в 

е 

ч 

е 

р 

о 

в

Десять вечеров





П 
р 
е 
д 
и 
с 
л 
о 
в 
и 
е

Когда Лев Толстой начал составлять книги для народного 

чтения, в «Письмах по шелководству» Ф. Чижова, из-

данных в 1870 году, ему попалась красивая японская легенда 

о гусенице-шелкопряде. Толстой обработал её и под назва-

нием «Золотоволосая царевна» поместил в «Русских книгах 

для чтения». Так, около ста лет тому назад, состоялось первое 

знакомство русского читателя с японской народной сказкой.

Арабские, индийские, иранские сказки давно вошли 

в обиход мировой культуры и сделались достоянием всего 

человечества. Но сказки Японии очень долго не могли полу-

чить того признания, которого они несомненно заслуживают. 

В XIX веке японские сказки стали известны за пределами сво-

ей родины, и оказалось: они понятны каждому и говорят тем 

же языком сердца, что и лучшие сказки других народов мира.

В России Лев Толстой первый обратил внимание на вы-

сокие художественные и моральные достоинства японских 

сказок: «Золотоволосая царевна», а затем и некоторые другие 

сказки в его мастерском пересказе стали достоянием русской 

литературы, не потеряв при этом своей японской народной 

основы.

Много потрудился над японскими сказками Самуил Мар-

шак, редактируя их для детского чтения. За последние годы 



8   Десять вечеров

японские сказки неоднократно выходили большими тира-

жами отдельно и в сборниках, для детей и взрослых 1.

Японские сказки созданы народом, всегда готовым на 

трудную, а главное, упорную борьбу с неподатливыми силами 

природы в своей островной, гористой стране, где узкие поло-

сы плодородной земли зажаты в тесных долинах или отодви-

нуты каменным плечом горы к бушующему прибою.

Совместная борьба роднит людей. Это исторически воз-

никшее чувство общности живёт в японской сказке как одна 

из самых привлекательных её особенностей. Старинное пре-

дание повествует о том, как дух горы (нечто вроде духа Богем-

ских гор — Рюбецаля) превратил женщину в змею только за 

то, что она нарушила обычай своей деревни всем делиться 

с соседями и одна съела собранные ею в лесу ягоды. В дру-

гой сказке рыбак Масария теряет кувшинчик с молодильным 

вином, чудесный дар Повелителя драконов — в тот самый 

миг, когда он пожалел разделить это вино с другими людьми 

(«Чудесный кувшинчик»). Волшебным талисманом в сказке 

«Откуда пошли золотые жуки» может безопасно пользоваться 

лишь тот его владелец, кому деньги нужны для других, а не 

для себя. Человек, который своекорыстно жаждет золота, ста-

новится совсем маленьким, точно тает, и, наконец, обраща-

ется в ничто. Таков великий урок народной сказки!

Японский народ любит природу зоркой и вниматель-

ной любовью. Цветение слив и вишен, густые летние травы, 

красная листва клёнов, первый снег — воспеты и в поэзии, 

и в сказках Японии. Картины времён года — вот сокровища, 

которые спрятаны в волшебных кладовых подземного цар-

ства («Огневой Таро»). Тонкое чувство прекрасного — вторая 

замечательная особенность японской сказки.

Поэзия — любимейшее искусство японского народа. В од-

ной из популярных крестьянских сказок происходит выбор 

невесты. Выносят на подносе горку соли, в неё воткнута ма-

ленькая веточка. Для девушек, не наделённых поэтическим 

1 «Японские народные сказки», перевод с японского и обра-
ботка Н. Фельдман, под общей редакцией Самуила Маршака. Л.: 
изд-во «Детская литература», 1936; «Японские сказки», перевод 
с японского В. Марковой и Б. Бейко. М.: Гослитиздат, 1966 и др.



Предисловие   9

чувством, это только столовая соль — и не более. А вот гони-

мая падчерица, Золушка этой сказки, сразу сложила стихо-

творение в честь сосны, растущей на белой от снега вершине 

горы, — и победила своих соперниц. Превосходно сочиняют 

стихи и герои сказок «Девушка с чашей на голове» и «Таро 

Лежебока».

Даже проказливый барсук в своём роде поэт. Светлыми 

ночами он любуется луной до опьянения, пока не начнёт ко-

лотить лапами по своему надутому животу, как по барабану. 

Барсук и луна: для японской сказки очень характерно такое 

сочетание смешного и возвышенного («Барсук — любитель 

поэзии», «Луна на ветке»).

Японской сказке присущ особый тонкий юмор. Она лю-

бит шутку, игру слов, забавную концовку. Очень популярны 

в Японии «потешные истории» («вараибанаси»), постро-

енные на забавной фарсовой ситуации или высмеивающие 

какие-нибудь человеческие недостатки и чудачества («Длин-

ное имя», «Рассеянный»). Но смех японской сказки не все-

гда добродушен. Он становится острым и колючим, когда 

направлен против феодальной знати, церковников или бога-

чей. Тогда сказка жалит, и очень больно.

Японский сказочник — большой мастер придумывать 

страшные истории, такие, от которых сам Рудый Панько, 

пожалуй, не отказался бы! Образы фантастических чудовищ 

гротескно-причудливы, от них веет ужасом. Эти видения 

словно возникали в ночном бреду. Именно такими изобра-

жал их знаменитый художник Хокусай, он умел придать им 

удивительную достоверность.

*  *  *

Япония не всегда была «закрытой» страной, какой она ста-

ла в силу исторически сложившихся условий в эпоху позднего 

феодализма. В древности Япония испытала на себе сильное 

культурное воздействие соседних с ней, более развитых циви-

лизаций Востока. Уже в VI веке из Индии через Китай и Ко-

рею проник буддизм, а с ним вместе хлынул поток индийских 

легенд и сказок. Эти поэтичные и глубокие по мысли творе-



10   Десять вечеров

ния индийского народа обогатили японскую сказку. В ней 

появилось много новых сюжетов и волшебных персонажей.

Возможно, что в древнюю Японию проникли и неясные 

отголоски европейских сказаний (древнегреческих и сканди-

навских). Некоторые сказочные мотивы пришли и из страны 

трёх тысяч островов — Индонезии.

Но, восприняв в процессе своего формирования прекрас-

ные художественные образы, созданные в Индии и других 

странах, японская сказка ни в малой мере не утратила само-

бытности и осталась сама собою.

Сказка — это поэтическая картина мира в том неповто-

римом особом видении, которое присуще каждому народу. 

И потому даже очень хорошо известные сюжеты (например, 

«Золушка», «Мальчик с пальчик» или «Безрукая девушка») 

при всем сходстве событий имеют в Японии свою «особи-

цу». Каково бы ни было происхождение отдельных сюжетов 

и мотивов (это не всегда просто установить), но весь истори-

ческий ход развития японской сказки позволяет утверждать, 

что в основном она — плод самостоятельного творчества 

японского народа. «Есть образ мыслей и чувствований, — 

писал Пушкин, — есть тьма обычаев, поверий и привычек, 

принадлежащих исключительно какому-нибудь народу» 1.

Образы и сюжеты сказок очень живучи, но в них, как 

в старом дупле дерева, селятся новые птицы. А новые пти-

цы поют новые песни. Японские сказочники — люди своего 

времени. Они не сохраняют древнее предание неизменным, 

а вносят в него новые мотивировки и черты знакомого им 

быта. Так, например, рассказав о приключениях княжеского 

сына, японский крестьянин более поздних времён добавляет 

в конце, что к своему отцу юноша так и не вернулся, а обещал 

посылать ему деньги из своих заработков.

За многие века жизнь страны неузнаваемо менялась не один 

раз. Некоторые сказки, возникшие ещё при родовом строе, 

передавались от поколения к поколению. Вряд ли устная тра-

диция донесла их до нас в первозданном виде. И всё же в них 

слышится как бы дальнее эхо давно ушедшего от нас мира.

1 П у ш к и н  А. С. Полн. собр. соч., т. 7. М.: изд-во Академии 
наук СССР, 1958, с. 38.



Предисловие   11

*  *  *
Древние японские мифы обоготворяли силы природы: 

солнце, ветер, море… Мифические герои обладали титани-

ческой мощью: это воители — змееборцы, преобразователи 

земли. По словам Белинского, «физическая мощь есть пер-

вый момент сознания жизни и её очарования» 1.

На острове Окинава рассказывали о великане Аманодзяку 

(что значит «Небесный столп»). Он, как Атлант, держал не-

бесный свод на своих плечах, и спина его навек искривилась 

от этой страшной тяжести. Великаны почти исчезли из япон-

ских сказок. В современной детской сказке Аманодзяку — 

безобразный демон с лягушачьим ртом; он играет роль злого 

волка русских сказок и совсем не похож на великана. В нака-

зание за его злые проделки Аманодзяку убивают, кровь его 

проливается на землю, вот отчего гречиха красная!

На этом примере видно, как порой неузнаваемо транс-

формируются сказочные образы, потому что с ходом исто-

рии меняется сознание людей. Переходя из древней легенды 

в сказку, фантастический персонаж зачастую словно умень-

шается в масштабе и теряет свою мощь, но зато приобретает 

живую осязаемую конкретность.

Фантазия связана с реальностью, как растение с землею. 

«Народно-фантастическое и народно-действительное», поль-

зуясь известным выражением Белинского, в японской сказке 

так естественно и органически сливаются между собою, что 

создаётся впечатление полной достоверности сказочных пер-

сонажей. В них так веришь, будто увидел их собственными 

глазами.

В сказках более поздней исторической эпохи всякие ле-

шие и оборотни уже как бы примелькались. «Ах, чтоб тебя! 

Вот невидаль какая!» — говорит, увидев лешего, бобылиха из 

«Снегурочки» Островского. Эта буднично-досадливая ин-

тонация часто звучит и в японских сказках, повествующих 

о проказах каких-нибудь оборотней, леших — тэнгу или во-

дяных — каппа.

1 Б е л и н с к и й  В. Г. Полн. собр. соч., т. 2. М.: изд-во Академии 
наук СССР, 1953, с. 507.



12   Десять вечеров

«Превратности судьбы», постигшие на протяжении ве-

ков японского лешего — тэнгу, ещё более удивительны, 

чем история великана Аманодзяку. В старинной японской 

исторической летописи «Нихонсёки» рассказывалось, что 

в 637 году — «Большая звезда пролетела по небу с востока на 

запад, и последовал за ней звук, подобный грому. В то время 

люди говорили: «Это лает тэнгу — небесная собака. Голос 

её грому подобен». Впоследствии под влиянием индийских 

легенд тэнгу превратился в летающего демона, и тогда воз-

никло поверье, что он сродни птицам. У него длинный нос 

и птичьи когти, ему приписывали зловещую способность 

поражать людей безумием. Но в поздних сказках — тэнгу — 

комический персонаж. Он глуповат и доверчив, провести его 

не трудно. Тэнгу даже и летать-то не умеет, если отнять у него 

волшебный веер («Треугольный сон»).

Однако в японской сказке встречаются и такие герои, ко-

торые, можно сказать, почти не меняли своего облика на про-

тяжении веков. Это персонажи сказок о животных. Японские 

дети любят слушать о том, как хитрая лиса обманула медведя: 

посадила лиса редьку и взяла себе вкусные корешки, а мед-

ведю достались одни вершки. Потом лиса посадила клубнику 

и взяла себе вершки, а медведь опять в дураках остался. Такие 

сказки любимы детьми всего мира, и потому они бессмерт-

ны… Сказка о животных — один из древнейших жанров уст-

ного народного творчества. Несколько позже неё появилась 

в Японии и сказка волшебная.

Ещё в эпоху родового строя волшебная сказка как бы вы-

членилась из древних мифов и преданий. Постепенно, в тече-

ние долгих веков, устанавливалась типическая конструкция 

сказки, её обрядность (зачин, сказочные формулы и т. д.), 

отбирались любимые сюжеты.

Волшебная сказка обычно начинается с традиционного 

зачина: «В старину» или «В далёкую старину»… Если это сказ-

ка о старике и старухе (это любимые герои детской сказки), 

то вначале обычно говорится: «Старик пошёл в горы за хво-

ростом, а старуха пошла на речку стирать» или же так: «Ста-

рик настилал крышу, а старуха мела двор». В заключение ска-



Предисловие   13

зочник желает счастья и говорит: «Вот и сказка вся, больше 

ничего не знаю».

Японские волшебные сказки не обладают такой силой 

сцепления, как сказки Ближнего Востока. Они не соединя-

ются между собой в гирлянды.

Конструкция японских сказок (как и многих сказок мира) 

вся построена на троекратных повторах: три волшебных 

предмета, три трудные задачи, три главных эпизода и т. д. Эти 

элементы легко кочуют из одной сказки в другую в самых раз-

ных, но всегда немногих комбинациях.

Волшебная сказка — царство превращений. Человек мо-

жет превратиться в любое существо, а зверь или птица — стать 

человеком. Это неистощимый источник сказочных чудес. 

(Причём в европейских сказках обычно человек принимает 

образ зверя, в Японии же гораздо чаще зверь принимает чело-

веческий образ.)

Очень распространены в Японии сказки о девах-птицах. 

Основной их сюжет таков: птица принимает человеческий 

образ, чтобы отплатить добром своему спасителю. Она стано-

вится его женой и приносит ему счастье и богатство. Сказка 

обычно наделяет деву-птицу чудесным умением ткать. Конец 

сказки нередко печален: муж нарушает запрет и видит жену 

в облике птицы. Тогда она навсегда улетает от него («Соловь-

иный дом»). Мотив временной или вечной разлуки тесно 

связан с образом чудесного супруга или чудесной жены. Так, 

в европейских сказках Амур покидает Психею, а Финист — 

Ясный сокол — красну девицу.

Если чудесная жена, слетевшая с неба, — это птица или 

в более поздние времена фея в одежде из перьев, то жена из 

подводного царства — это змея или рыба. В древнем япон-

ском мифе (он записан в летописи восьмого века «Кодзики») 

дочь морского царя Тоётама-химэ, рожая ребёнка, принимает 

свой подлинный образ крокодила. Муж подглядывает за ней 

в щёлку ограды, и, оскорблённая, она возвращается в море, 

навсегда закрыв доступ земным существам в морские глуби-

ны. Волшебная сказка «Глаза змеи» создана гораздо позже, 

чем миф о дочери морского царя, и даёт совсем иную моти-

вировку событиям. В этой сказке женщина только на время 



14   Десять вечеров

становится змеёй, потому что её проклял за какую-то про-

винность горный бог. На самом деле она — человек, и пре-

данная любовь маленького сына помогает ей снова вернуть 

свой прежний облик.

Рассказы о женщинах-змеях известны и в Европе. Соглас-

но средневековой французской легенде, фея Мелюзина ста-

ла возлюбленной графа Раймонда де Пуатье. Однажды граф 

Раймонд увидел Мелюзину, когда она купалась, приняв свой 

настоящий образ полуженщины-полузмеи. С тех пор фея по-

кинула его. Мелюзина — фея воды. В Японии духов воды тоже 

представляли себе чаще всего в виде драконов, рыб или змей.

В более поздние времена в Японии возник круг сказаний 

о лисах и барсуках — оборотнях. Рассказы о них были зане-

сены из других стран Дальнего Востока. Вообще японские 

народные поверья приписывают способность принимать раз-

ные образы не только лисе и барсуку, но и любому живому 

существу: кошке, змее, пауку, лягушке. Даже предметы могут 

стать оборотнями, особенно если это старые вещи, долго 

бывшие в употреблении, непарные сандалии, семечки, бро-

шенные в очаг… Однако главная роль в сказках подобного 

рода отводится лисе. Причём лиса из животного эпоса и ли-

са-оборотень поздних преданий — это совершенно разные 

существа. Лиса из животного эпоса — плутовка, она шутит 

злые шутки над медведем и другими зверями, но почти не 

вторгается в мир людей. В поздних преданиях лиса предстаёт 

иногда в образе демонической красавицы, столь же прельсти-

тельной и жестокой, как Шемаханская царица. Но народная 

сказка глубоко гуманна. Она и лисицу-оборотня наделяет 

мудростью и добротой. Знаменитая лиса Кудзуноха преданно 

любит человека, который спас её от гибели. От этого союза 

якобы родился легендарный учёный астроном и гадатель Абэ 

Сэймэй. В сказке «Жена-лисица» он носит имя Досимару.

Про лису-оборотня в японском народе рассказывается 

много страшных или смешных историй. Лиса и барсук напу-

скают морок на людей, иногда из мести, но часто, так сказать, 

из любви к искусству. Люди в сказках относятся к их прока-

зам скорее добродушно и сами не прочь подшутить над ними 

(«Барсук на ветке»).



Предисловие   15

Ещё в начале XX века в Японии ходил рассказ о том, что 

лисица обморочила машиниста, прикинувшись встречным 

поездом, и чуть не вызвала крушение. Говорят, лису можно 

увидеть в её подлинном виде, послюнив себе бровь, и пото-

му этот жест в Японии означает: «Не морочь меня, не про-

ведёшь, я вижу тебя насквозь».

*  *  *

До сих пор мы говорили о сказочных героях — оборот-

нях, разных чудищах, зверях и птицах, но главный герой 

японской волшебной сказки — человек. С ним-то и слу-

чаются всякие чудеса и приключения. Он попадает в под-

земное царство через мышиную норку, влезает на небо по 

бобовому стеблю, прыгает в воду и невредимым вступает 

в подводную страну.

Царство чудес начинается за гранью повседневного. А кто 

чаще всех переходит эту грань? Конечно же не принцы, не 

князья, скучающие в своих дворцах, а любимые герои япон-

ского сказочника — рыбаки, угольщики, лесорубы… Это 

люди бывалые, как старый солдат в русской сказке. Они даль-

ше других проникали в густую бамбуковую чащу или лесные 

дебри, где прячутся озёра и болота…

В том, что простой человек стал героем сказок, нет ни-

чего удивительного. Японская волшебная сказка в старину 

была тесно связана с трудовой деятельностью. Как указывает 

известный японский знаток фольклора Сэки Кэйго, сказку 

сказывали перед посадкой риса или после урожая, чтобы сни-

скать благоволение богов плодородия. И посейчас, говорит 

он, есть ещё места, где охотники думают, что если они в своём 

шалаше расскажут сказку, то бог охоты пошлёт им хорошую 

добычу. Согласно народным поверьям, боги любят хорошую 

сказку точно так же, как и люди. Волшебные события впле-

таются в будничную жизнь людей бедных и скромных, ничем 

не примечательных (см. сказки «Соловьиный дом», «Глаза 

змеи», «Волшебный кувшинчик» и другие). Сказка не наделя-

ет этих героев никакими особыми дарами, кроме сердечной 

доброты. И когда тому или другому из них достаётся чудесная 



16   Десять вечеров

жена или волшебный талисман, то он нередко теряет их из-за 

случайного промаха: нетерпения, недогадливости, не в пору 

сказанного слова.

Разумеется, это не значит, что японская волшебная сказ-

ка — летопись неудач. В сказке обычно торжествует справед-

ливость. Человек бедный, добрый и трудолюбивый может 

внезапно получить чудесную награду от благодарного зверя 

или какого-нибудь божества.

Для крестьянина, который выращивает рис на заливных 

полях, всего нужнее вода. Немудрено, что он поклонялся 

этой воде, как божеству. На заливных полях водилось мно-

жество улиток, и, видимо, в древности бога воды на рисовых 

полях представляли себе в виде улитки. Недаром именно этот 

образ носит сынок-улитка, выпрошенный бездетной кресть-

янкой у бога воды («Сынок-улитка»).

*  *  *

Борьба между добром и злом — движущая сила волшебной 

сказки.

Добрый старик противостоит злому старику — соседу, или 

же, как в «Сказке о золотой рыбке», у старика — злая жена. 

Но постепенно носителем зла в сказке становится отрица-

тельный социальный тип; так своекорыстный купец губит 

девушку-журавля, она принуждена выщипать у себя все пе-

рья, чтобы соткать побольше ткани («Как журавль за добро 

заплатил»).

В сказках более позднего времени богачи, князья, мона-

хи — всегда злы и жестоки. Только гонимые бедняки наде-

лены добрым сердцем, щедры и милосердны («Чёрное поло-

тенце»). Борьба этих двух социальных сил есть главная тема 

сатирической сказки.

В Средние века старинная волшебная сказка постепенно 

уступает своё место сказкам других, более новых жанров. На 

смену ей приходят бытовая сказка новеллистического типа, 

сатирическая сказка, сказка-пародия, авантюрная сказка, 

«страшные рассказы» о привидениях, о мести мертвеца, 

о беспощадной судьбе.



Предисловие   17

Этот процесс особенно убыстряется в городах Японии, 

где уже начиная с XIV–XV веков складывается свой фольк-

лор, свои традиции устного рассказа. Но, теряя свою былую 

популярность, волшебная сказка не исчезает целиком даже 

в городском фольклоре: она переходит в «лубочную литера-

туру» и в «детский репертуар».

Репертуар детских волшебных сказок не очень обширен, 

но зато необыкновенно прочен и устойчив: в него входят 

сказки о Мальчике-персике — Момотаро, о войне между 

крабом и обезьяной, сказка о барсуке, который оборотился 

чайником, и несколько других, в том числе «бесконечные 

сказки» (типа сказки про белого бычка).

Всё большее распространение получает сатирическая 

сказка с очень острой антиклерикальной и антифеодальной 

направленностью. Возникают циклы сказок о глупом князе, 

о настоятеле буддийского храма и его служке, о богаче и ра-

ботнике.

Феодальный князь — это популярный комический пер-

сонаж сатирической сказки и средневекового фарса (кёгэн). 

Он глуп, тщеславен и надут спесью. В средневековом фарсе 

князя то и дело водит за нос ловкий слуга. Позднее, в сказ-

ках XVII–XVIII столетия, на смену слуге приходит Хикоити, 

весёлый плут и мастер на разные проделки. Он, как и Тиль 

Ойленшпигель, собирательный образ, воплощение народно-

го юмора, здравого смысла и смекалки, мудрый шут, который 

иногда любит прикинуться простаком, — пойди пойми его!

Князь и Хикоити, настоятель храма и его служка, а в рус-

ском фольклоре — барин и слуга, поп и работник, — это пре-

жде всего социальные типы. Их борьба, полная комических 

перипетий, всегда кончается поражением ненавистного угне-

тателя.

Сатирическая струя проникает и в волшебную сказку. 

Старинная сказка о чудесной жене обычно кончалась груст-

но: жена-птица возвращалась в своё царство. Но возник но-

вый сюжет: злой князь пытается отнять у бедняка чудесную 

жену. Он либо уводит её силой, либо задаёт бедняку хитрые 

задачи. Такие сказки всегда кончаются счастливо: князь дол-

жен быть посрамлён.



18   Десять вечеров

Острым социальным содержанием наполняются и многие 

легенды более позднего времени. Они предельно трагичны: 

слабый и гонимый в них обычно погибает, но его убийца тор-

жествует недолго, высшая справедливость осуществляется 

при помощи сверхъестественных сил. Таков сюжет известной 

легенды «Пять танов земли»: солнце останавливает свой бег 

на небе, чтобы помочь бедной работнице кончить работу на 

огромном поле, и после её гибели мстит злому богачу. В дру-

гих вариантах этой легенды сам богач, уверенный в своём 

всемогуществе, взмахом веера останавливает солнце на небе 

и терпит за это жестокую кару. К легендам (дэнсэцу) в япон-

ском фольклоре относятся «местные предания» о духах при-

роды и о разных необыкновенных происшествиях, а также 

исторические легенды. Последние обычно повествуют о ка-

ком-нибудь реальном или вымышленном герое древности 

или подлинном историческом событии, окружая его густой 

фантастической атмосферой. Если волшебная сказка — от-

кровенный вымысел, то в легенду верили, её записывали, 

поэтому язык легенды более литературен, чем живая речь 

сказки.

Ранние легенды (например, о духах природы) порой тяго-

тели к волшебной сказке, — поздняя легенда как бы смеща-

ется в сторону сказки-новеллы, наполняясь чертами социаль-

ного быта. В завязке обычно возникает невыносимая по своей 

напряжённости жизненная ситуация, которая затем фанта-

стическим образом разрешается («Как выпал первый снег»).

Несомненно, развитие города очень помогло становле-

нию новых жанров сказки, общих для всей Японии (осо-

бенно сказки-новеллы). Большой популярностью в городах 

пользовались профессиональные рассказчики. Они рассти-

лали свою циновку где-нибудь на людном базаре, а впослед-

ствии начали выступать в особых балаганах. В репертуаре 

таких рассказчиков были смешные истории, полные калам-

буров, с неожиданной концовкой, и повести авантюрного 

типа, о подвигах старинных самураев. Некоторые из этих ис-

торий (особенно смешные) проникли в деревенский фольк-

лор, а городские рассказчики, в свою очередь, были не прочь 

позаимствовать сюжеты и мотивы у деревенского фольклора: 



Предисловие   19

они ловили всякую интересную придумку, что называется, 

на лету. Есть указание, что один из самых популярных рас-

сказчиков — большой мастер посмешить своих слушателей — 

назывался Хикоити. Это имя получил от него в наследство 

самый весёлый герой японской сказки, — лучшая память, 

которую может оставить по себе любой рассказчик.

Пародийная сказка городского фольклора — это волшеб-

ная сказка, вывернутая наизнанку и доведённая до абсурда 

(«Чудесные путешествия Тораяна»). Нелепые происшествия 

в сказке «Треугольный сон» мотивируются тем, что они при-

снились герою в новогодний вечер, но легко заметить, что 

сказка содержит в себе насмешку над вполне реальными не-

лепицами средневекового судопроизводства.

В большом ходу были в городе рассказы о привидениях 

и мертвецах. Таким историям всегда придавали черты под-

линности, сообщая имя того, с кем это якобы случилось, 

время и место происшествия. На самом деле нетрудно обна-

ружить, что это бродячие сюжеты. Например, рассказ о мёрт-

вой матери, которая кормила в могиле своего новорождённо-

го младенца сладкими пирожками, известен в самых разных 

местах Японии («Чудо материнской любви»).

В городах феодальной Японии в XVII–XVIII веках пыш-

ным цветом расцвели изобразительное искусство, поэзия, 

театр. Вокруг них возникло немало рассказов о состязаниях 

между мастерами, о необыкновенных картинах, изваяниях, 

театральных куклах, которые не только кажутся живыми, но 

и в самом деле оживают. Конь, нарисованный на картине, 

топчет по ночам посевы крестьян: приходится просить ху-

дожника, чтобы он пририсовал узду и привязь. В этих рас-

сказах с большой силой выражена вера в великую силу под-

линного искусства.

Городской фольклор, который в значительной мере помог 

осуществить синтез между устным народным творчеством 

и литературой, в XIX веке почти сходит со сцены, уступив 

своё место литературе.

Народное творчество было тем мощным источником 

вдохновения, которое с самых древних времен питало япон-

скую поэзию и литературу.



20   Десять вечеров

Старинный японский роман родился из сказки. В конце 

IX или начале X века неизвестный автор написал «Повесть 

о старике Такэтори» («Такэтори моногатари») 1. В ней искус-

но сплетены многие мотивы народной волшебной и сатири-

ческой сказки.

Фольклорные мотивы встречаются во многих любовных 

и авантюрных романах классического периода японской 

литературы X–XI веков («Повесть о прекрасной Отикубо», 

«Повесть о дуплистом дереве» и др.).

Когда в Японии возникла и развилась литература, уст-

ная сказка стала достоянием простого народа. Но встреча-

лись любители сказки и среди образованных людей. В начале 

XI века был создан свод японских, индийских и китайских 

сказаний «Кондзяку моногатари» («Стародавние повести») 

(31 том). Жанровый охват этого сборника очень велик: он 

включает в себя буддийские легенды, волшебные и авантюр-

ные сказки, новеллы, анекдоты. В XIII веке появилась ещё 

одна книга такого рода: «Удзи сгон моногатари» («Рассказы, 

подслушанные в Удзи»). Эти памятники литературы — под-

линная сокровищница сюжетов. Например, сказка «Счаст-

ливая соломинка» встречается в обоих этих сборниках и при-

надлежит к числу наиболее известных.

В начале XVIII века появился сборник «Отогидзоси» («Ноч-

ные рассказы»), включавший в себя двадцать три повествова-

ния разных жанров, главным образом, волшебные и авантюр-

ные сказки. Тут и сказка про Мальчика с пальчик, и легенда 

об Урасима-Таро, и чудесные похождения мореплавателей на 

далёких островах, населённых чудовищами, и любовные исто-

рии. В том числе находились и сказки, помещённые в этой 

книге: «Девушка с чашей на голове» и «Таро Лежебока».

Сочинены они были задолго до того, как попали в сбор-

ник, в XV или XVI веке неизвестными авторами. В то время 

в Японии уже появились многолюдные города, и круг чита-

телей «лубочной литературы» всё время расширялся. Купцы, 

приказчики и ремесленники любили в свободное время по-

читать занятную книжку с картинками.

1 «Волшебные повести». Перевод с японского В. Марковой. М.: 
Гослитиздат, 1962.


