






УДК 398.2(540)
ББК 84(5Инд)-6
 Э80

Художественное оформление серии 
Натальи Портяной

Эрман, Владимир Гансович.

Мифы Древней Индии / Владимир Эрман, Эдуард Тем-
кин. — Москва : Эксмо, 2026. — 416 с. : ил.

ISBN 978-5-04-229869-1
Индийская мифология — это огромный пласт сюжетов и образов, 

увековеченных в памятниках древней литературы и охватывающих 
тысячелетия истории. Авторы настоящего издания, подобно Н. А. Куну 
с его «Легендами и мифами Древней Греции», в доступной форме 
переложили мифы Древней Индии. Их основными источниками 
стали «Махабхарата», «Рамаяна», пураны и другие тексты.

Сюжеты мифов Древней Индии отчасти перекликаются с античной 
мифологией. Здесь есть сказания о сотворении мира Брахмой и о войне 
между богами и асурами из-за похищения прекрасной Тары и истории 
о похождениях Индры. При этом в индийских мифах главенствует тема 
подвижничества, через которое обретается космическое могущество. 
К подвижничеству часто прибегают демоны в борьбе с богами. Только 
хитростью удается богам победить коварных асуров и вернуть свое 
влияние над всеми тремя мирами.

Издание оснащено иллюстрациями, вступительной статьей и ком-
ментариями, дающими более полное понимание прочитанного.

УДК 398.2(540)
ББК 84(5Инд)-6

ISBN 978-5-04-229869-1

© Эрман В. Г., наследник, 2026
© Темкин Э. Н., наследник, 2026
©  Издание на русском языке, 

оформление. ООО «Издательство 
«Эксмо», 2026

Э80



Предисловие

Мифология древней Индии составляет необходимый 
и важнейший элемент ее богатой и самобытной ду-

ховной культуры, наследие которой не утратило для нас 
живой интерес и поныне. Памятники древней литературы 
и искусства Индии невозможно понять, не зная ее мифо-
логии, так же как непонятна без знания античных мифов 
скульптура Фидия или поэзия Горация; и это относится 
не только к древним памятникам. Начиная с эпохи Воз-
рождения образцы античной мифологии вошли в плоть 
и кровь европейской культуры, и сейчас трудно предста-
вить себе образованного человека, не имеющего хотя бы 
самых общих сведений в этой области. Точно так же ми-
фологические представления древних индийцев не только 
отразились в санскритской литературе, но продолжали пи-
тать духовную жизнь народа на протяжении веков, вплоть 
до наших дней, и распространились за пределы Индии, 
вошли в литературу и искусство стран Востока, воспри-
нявших влияние индийской культуры.

Но если популярнейшие мифы Античности знакомы 
европейскому читателю, в том числе и русскому, по мно-
гочисленным переводам и изложениям и по отражению 
их мотивов в классике родной литературы, индийская ми-
фология, ничуть не менее богатая образами и сюжетами, 
чем античная, доныне остается малоизведанной областью, 



6   Владимир Эрман

о которой большинство наших читателей имеет лишь са-
мое смутное представление.

Предлагаемая читателю книга представляет собой, 
в сущности, первую попытку изложения на русском язы-
ке в доступной форме наиболее популярных и интересных 
в художественном отношении мифов, запечатленных в па-
мятниках древнеиндийской литературы. Авторы не ста-
вили перед собой научных задач. В подборе и изложении 
материала они рассматривали миф как явление литерату-
ры и преследовали преимущественно литературные цели. 
Рассчитанная на всех интересующихся древнеиндийской 
культурой и литературой, эта книга призвана в какой-то 
мере восполнить существующие пробелы в знакомстве чи-
тателя с индийскими мифами и в этом отношении ориен-
тируется на те задачи, осуществлению которых послужила 
в свое время популярная книга Н. А. Куна в области древ-
негреческой мифологии.

Индийская мифология представляет собой необозри-
мое море сюжетов и образов, запечатленных в обширных 
циклах и памятниках древней литературы, охватывающих 
века и тысячелетия культурной традиции. Естественно, 
что единой системы понятий и воззрений на мир мы не 
найдем на протяжении всего периода ее истории. Мифо-
логические представления древних индийцев менялись 
и эволюционировали от одной эпохи к другой: исчезали 
старые и возникали новые космогонические и религиоз-
ные концепции, образы и культы древнейших божеств 
тускнели и сходили со сцены, а на смену им выдвигались 
новые; местные божества и культы включались в цен-
тральный пантеон, либо оттесняя закрепленные в нем 
раньше, либо сливаясь с ними и обогащая их новыми 
чертами и атрибутами; менялось содержание мифоло-
гических образов, смещались акценты в старых мифах, 
которые получали новую интерпретацию в свете изме-
нившихся в новую историческую эпоху идеологических 
течений. При этом нередко древние образы и представ-



Мифы Древней Индии   7

ления, исчезнув из литературы, появлялись после веков 
забвения снова, иногда неузнаваемо преображенными, 
иногда легко различимыми в новом оформлении. И ча-
сто в относительно поздних литературных памятниках 
мы встречаем более архаические элементы мифологии 
и культа, вовлеченные в господствующую систему идеоло-
гии с периферии культурного ареала. Все это создает кар-
тину крайне разнообразную, во многом хаотическую и до-
ныне далеко не освещенную во всех деталях современным 
научным исследованием.

Древнейший из дошедших до нас памятников индий-
ской литературы — «Ригведа» («Книга гимнов») — отра-
жает мифологию и культы арийских племен, пришедших 
в Индию в середине и на исходе II тысячелетия до н. э. 
Это один из самых ранних мифологических текстов ин-
доевропейских народов, и в нем мы находим отголоски 
древнейших представлений, восходящих ко времени ин-
доевропейского единства. Особенно много общих черт 
(сохранившихся от эпохи пребывания арийских и иран-
ских племен на единой территории) в мифологических си-
стемах «Ригведы» и древнеиранской «Авесты».

В пантеоне древних ариев, видимо, уже очень рано 
выделился, как и в античной мифологии, образ бога-от-
ца, верховного повелителя прочих божеств, отразивший 
в мифологическом аспекте черты патриарха — главы рода 
в человеческом обществе. У греков это Зевс, у ариев — 
Дьяус, бог неба и небесного света. Имена этих богов — 
одного происхождения. Dyaus pitar («Дьяус-отец») и Zeus 
pater («Зевс-отец») восходят к одному индоевропейскому 
корню, так же как и латинский Diespiter, Ju-piter. Дьяус 
воспевается в нескольких ранних гимнах «Ригведы» вме-
сте с Притхиви, богиней Земли. Дьяус и Притхиви, Небо 
и Земля, рассматриваются в этих гимнах как всеобщие 
родители, родители всего живого, — идея, восходящая 
к древнейшим мифологическим представлениям челове-
чества.



8   Владимир Эрман

Но уже в «Ригведе» мы застаем культ Дьяуса на стадии 
угасания, и он вскоре совершенно исчезает из ведийского 
пантеона. В гимнах более позднего слоя верховным боже-
ством выступает Варуна, грозный судия и каратель люд-
ских грехов, напоминающий, по мнению некоторых ис-
следователей, древнееврейского бога-отца Ветхого Завета, 
но и он еще в пределах мифологии «Ригведы» отодвигает-
ся на второй план, уступая место главы пантеона Индре.

Индра, бог-громовержец, победитель дракона Вритры, 
грозившего пожрать вселенную, напоминает некоторы-
ми чертами античного Зевса и других божеств в индоев-
ропейских мифологиях, связанных с тем же природным 
явлением, — славянского Перуна, литовского Перкунаса, 
скандинавского Тора. Другие боги, наиболее почитаемые 
в культе «Ригведы», — Агни, бог огня, и Сома, божество 
священного ритуального напитка того же названия. Кро-
ме них в пантеон «Ригведы» входят божества, большей 
частью олицетворяющие различные природные явления: 
Сурья, бог солнца, пересекающий небо на блистающей 
колеснице (имя его, несмотря на внешнее несходство, од-
ного происхождения с греческим Гелиос); другое солнеч-
ное божество — Савнтар; Ушас, богиня зари (имя одного 
происхождения с греческим Эос, латинским Аурора, сла-
вянским «утро»); Ашвины, двое братьев-близнецов, ассо-
циирующиеся с предрассветными и вечерними сумерками 
(их мифологические черты находят параллель в греческих 
Диоскурах); Тваштар, связанный, очевидно, с культом 
огня, образ божественного мастера, подобный античному 
Гефесту или Вулкану; Ваю, бог ветра; Маруты, боги бури, 
связанные в своем происхождении, как полагают, с куль-
том мертвых, и др.

Противниками богов в «Ригведе» выступают змеепо-
добные чудовища — асуры, обитающие в воздушных сфе-
рах; позднее их образы, олицетворяющие враждебные че-
ловеку стихии, все больше приобретают антропоморфные 
черты. В древнейших текстах «Ригведы» слово «асура» оз-



Мифы Древней Индии   9

начает всякое существо, обладающее сверхъестественны-
ми силами, — как бога, так и демона (в чем отражается, 
очевидно, неразличение понятий бога и демона в древ-
нейшей мифологии), позднее — только злое существо, от-
граничиваясь от «дэва», постоянного наименования бога 
(любопытно, что в родственной иранской мифологии про-
исходит обратное в разграничении понятий — «ахура» оз-
начает бога, «див» — злого духа).

В «Ригведе» отразилась весьма ранняя стадия мифот-
ворчества, для которой характерно обожествление стихий 
и в которой запечатлелись черты древних анимистических 
верований. Следующую стадию в эволюции мифологиче-
ских и религиозных представлений знаменует так называ-
емая поздневедийская литература — «Яджурведа» («Книга 
жертвенных изречений»), «Атхарваведа» («Книга заклина-
ний») и цикл Брахман, памятников ритуально-мифологи-
ческого содержания (приблизительно VIII–VI вв. до н. э.).

В этот период новое божество выдвигается на первый 
план и затмевает большинство остальных — Праджапа-
ти, бог-творец, создатель вселенной и отец других богов, 
унаследовавший некоторые черты древнего Дьяуса. Стре-
мительно вырастает значение и двух других божеств, об-
разы которых фигурировали уже в «Ригведе», но занимали 
там малозаметное место и, по-видимому, вошли туда из 
каких-то местных, возможно неарийских, культов. Один 
из них — Вишну, который в Брахманах связан с мифо-
логией солнца, но в еще большей мере — с мистической 
интерпретацией обряда жертвоприношения; другой — Ру-
дра, который в дальнейшем становится более известен под 
именем Шива; это божество, во всяком случае с развитием 
его культа, все больше вбирает в себя черты, определенно 
восходящие к древним верованиям доарийского населе-
ния Индии, — элементы архаических культов плодородия 
с их фаллической символикой и т. д. Его прототип иссле-
дователи усматривают в изображениях рогатого божества 
на печатях, найденных при раскопках древнейших городов 



10   Владимир Эрман

долины Инда (III — II тысячелетия до н. э.). Эти боги от-
тесняют Индру на второй план. Утрачивают свои главен-
ствующие позиции и другие значительные божества эпохи 
«Ригведы», и мифологическое содержание их образов су-
щественно меняется. Варуна становится богом вод, зем-
ных и атмосферных (окончательно уже в эпосе), Сома — 
богом луны. Падает значение и других образов древнего 
пантеона: Сурьи, Савитара, Ушас, Тваштара и пр.; неко-
торые же совсем предаются забвению.

Но самой характерной и важной чертой эволюции ре-
лигиозных и мифологических воззрений в эту эпоху было 
коренное изменение соотношения между богом и обря-
дом, ему посвященным, богом и жрецом. Обряду припи-
сываются самодовлеющее значение и магическая сила, 
которая подчиняет жрецу, владеющему тайнами ритуала, 
природные стихии и самих богов. Боги оказываются бес-
сильными перед магией обряда при условии правильно-
го его исполнения, и в Брахманах прямо утверждается 
превосходство жреца над божеством. «Жрецы — земные 
боги», — говорит «Шатапатха-брахмана», самый значи-
тельный памятник цикла, и далее эта мысль развивается 
в направлении, приводящем к выводу, что земные боги — 
брахманы выше небесных.

Начиная с эпохи Брахман этот мотив входит в мифы 
и легенды индийской литературы как один из ведущих 
и характерных, отражая особенности исторического раз-
вития древнеиндийской цивилизации, обусловившие не-
померные претензии жречества на абсолютное господство 
в общественной и культурной жизни страны. Роль, кото-
рую играют в индийских мифах святые мудрецы и под-
вижники, постоянно торжествующие в конфликтах с бо-
гами, не находит параллелей в мифологии Древней Греции 
или Рима.

Другая преобладающая со времени Брахман и характер-
нейшая для индийской мифологии тема — космическое 
могущество, приобретаемое подвижничеством, аскетиче-



Мифы Древней Индии   11

ским истязанием плоти. Выросшая из примитивных ма-
гических представлений ранней эпохи, эта тема занимает 
в древнеиндийской литературе такое значительное место, 
какого не уделяет ей ни одна другая из литератур Древнего 
мира. В индийских мифах эпической литературы к под-
вижничеству часто прибегают демоны в борьбе с богами; 
это — сила, постоянно враждебная богам, главное оружие 
которых в борьбе с этой силой — красота небесных дев, 
ниспосылаемых для соблазнения аскетов.

Эти мотивы получают развитие в древнеиндийском 
эпосе, который представляет собой следующую стадию 
в эволюции мифологической системы. На этой стадии 
поздневедийского Праджапати в роли демиурга и главы 
пантеона сменяет новое божество — Брахма. Еще больше 
возрастают в значении Вишну и Шива, Индра же, хотя 
и сохраняет формально титул «царя богов», владыки не-
бесного царства, окончательно переходит на подчиненное 
положение. Образ его снижается и во многих сказаниях 
трактуется уже иронически; он постоянно подвергает-
ся унижениям и терпит поражение от святых мудрецов 
и подвижников и даже от демонов, и только заступни-
чество высших богов помогает ему сохранить свое поло-
жение в небесной иерархии. Еще менее значительными 
в этот период становятся другие ведийские божества. Но 
один образ выделяется среди них, также восходящий к ве-
дийской литературе, но значительно изменивший свое со-
держание. Это — Яма, бог смерти. В Ведах это образ чело-
века, первого, кто умер на земле и открыл путь в загробное 
царство, властителем которого он и становится (параллель 
этому образу в иранской мифологии — Йима, царь людей 
в счастливую эпоху Золотого века). В эпической мифоло-
гии Яма становится мрачным божеством смерти, власти-
телем расположенного в подземном мире ада (позднее 
многих адов, «нарака»), места наказания грешников.

В этот период складывается представление о «локапа-
лах», четырех (позднее — восьми) «хранителях мира», за-



12   Владимир Эрман

нимающих в мифологической иерархии промежуточную 
ступень между верховными и второстепенными боже-
ствами. Верховный бог Брахма отдает каждому из локапал 
во власть одну из стран света. Индра, бог грома и дождя, 
становится властителем Востока; Яма, бог смерти и пове-
литель предков (т. е. теней усопших), — Юга; Варуна, бог 
океана, — Запада; властителем же Севера становится новое 
божество пантеона, появляющееся только в относительно 
поздних частях эпоса, — Кубера, владыка богатств и по-
велитель якшей — горных духов, стерегущих сокровища. 
Еще позднее промежуточные страны света отдаются древ-
ним ведийским божествам — Соме, Сурье, Агни и Ваю.

«Махабхарата», великий эпос Древней Индии, основ-
ной памятник так называемой эпической мифологии, 
представляет собой огромный свод литературы разноо-
бразного содержания, складывавшийся на протяжении 
столетий и мало отвечающий нашему пониманию эпиче-
ской поэмы. Основное сказание «Махабхараты» — поэма 
о великой битве на Курукшетре — возникло в середине 
I тысячелетия до н. э., но затем в него включались другие 
эпические сказания древности, мифы и легенды, в него 
вливались все новые сюжеты и образы, пока к середине 
I тысячелетия н. э. поэма не разрослась до огромных раз-
меров, составив, по сути дела, целую литературу в пределах 
одного памятника. Естественно, что и мифологическое 
содержание «Махабхараты» не могло остаться однород-
ным в частях, принадлежащих разным эпохам. Мифоло-
гия так называемого раннего эпоса существенно отличает-
ся от мифологии поздних частей «Махабхараты», которые 
вместе с мифами и легендами примыкающего к «Махаб-
харате» цикла пуран, религиозно-эпических поэм, и позд-
ними частями другого великого эпоса Индии — «Рамаяны» 
Вальмики — представляют следующую стадию — мифоло-
гию индуизма.

По мере складывания свода «Махабхараты» в поздних 
ее частях все более возрастает значение двух верховных бо-



Мифы Древней Индии   13

жеств и все более оттесняются и умаляются Индра и другие 
древние боги. Наконец и сам Брахма отступает на второй 
план, затмеваемый Вишну и Шивой; но он все же сохраня-
ет формально свое место в верховной триаде. Относитель-
но поздно в индуизме складывается концепция Тримурти, 
верховного божества, единого в трех лицах: Брахмы, созда-
теля вселенной, Вишну, ее хранителя, и Шивы, разруши-
теля (впрочем, функции эти не разграничиваются строго, 
и в разных текстах каждый из этих богов может выступать 
во всех трех ролях).

Индуизм разделяется на два основных течения — виш-
нуизм и шиваизм, неантагонистических и объединяемых 
концепцией Тримурти; от вишнуизма ответвляется еще 
особенно влиятельное в Средние века течение кришнаизм 
(почитание Вишну в образе обожествленного героя на-
родных эпических сказаний — Кришны). В религиозной 
и мифологической системе вишнуизма важным элемен-
том становится учение об «аватарах» — «нисхождениях» 
Вишну на землю в разных обликах ради ее спасения (под-
робнее см. в примечаниях). Шиваизм, главной областью 
распространения которого становится дравидийский Юг, 
особенно широко ассимилирует культы и верования не-
арийского населения Индии, сохраняющие многие архаи-
ческие черты, утраченные в мифологии брахманизма.

Индуизм складывается на исходе I тысячелетия до 
н. э. как модификация системы древней брахманистской 
религии в процессе борьбы с завоевавшими широкие 
массы последователей еретическими учениями буддиз-
ма и джайнизма. В этой борьбе индуизм, отказавшись от 
аристократической замкнутости древнего брахманизма, 
включает в свою систему и приспосабливает к ней многие 
популярные народные верования, ранее остававшиеся за 
ее пределами. Именно этой цели служит доктрина аватар, 
отождествляющая с Вишну ранее самостоятельные обра-
зы местных народных культов. В еще большей степени это 
относится к шиваизму.



14   Владимир Эрман

В поздних частях эпоса и в пуранах некоторые мифо-
логические образы получают новое развитие и появляют-
ся новые фигуры в пантеоне. К последним можно отнести 
Каму, бога любви, весьма сходного с античным Эротом 
или Амуром; образ его становится особенно популярным 
в санскритской классической поэзии. Выдвигается образ 
Сканды, сына Шивы (или Агни), бога войны, предводи-
теля небесного воинства в битвах с демонами, решитель-
но оттесняющего Индру; в мифологии этого божества, 
несмотря на позднее его появление, отражаются многие 
чрезвычайно архаические черты. Уже в эпоху раннего 
Средневековья в индуистский пантеон включается другой 
сын Шивы — слоноголовый бог мудрости Ганеша, образ 
которого сложился, очевидно, в каком-то из местных на-
родных культов. Женская параллель ему — богиня мудро-
сти и красноречия Сарасвати — восходит к ведийскому бо-
жеству одноименной реки, слившемуся с появляющимся 
в Брахманах аллегорическим олицетворением Речи. И на-
конец, наиболее значительное из новых божеств индуиз-
ма — богиня Кали, или Дурга, отождествляемая с супругой 
Шивы (Умой), — образ, восходящий к древнейшему культу 
Богини-Матери, известному еще в городах цивилизации 
долины Инда. Почитание этой богини со временем пре-
вращается в самое мощное ответвление шиваизма, в неко-
тором роде самостоятельную религию, ставшую особенно 
влиятельной в Индии в Средние века.

Разумеется, весь этот мир мифологических представ-
лений, сюжетов и образов, отраженный в памятниках 
древнеиндийской литературы, при всей его разнородно-
сти и обширности не мог вместиться в пределы нашего 
изложения. В основу его мы положили систему мифоло-
гии раннего эпоса — того периода, когда место верховного 
божества занимал Брахма, а вся вселенная — боги, демо-
ны и другие сверхъестественные существа, люди и живот-
ные — представлялась его порождением. Исторически эта 
стадия особенно близка гомеровскому эпосу; и мифологи-



Мифы Древней Индии   15

ческий элемент в раннем индийском эпосе (подобно гре-
ческому, он ярко мифологичен в своем мировосприятии) 
отразился наиболее отчетливо, если понимать здесь под 
мифологией древнейшее «бессознательно-художествен-
ное» (по выражению Маркса) творчество народа. Однако 
нами использованы и ведийские источники, и ряд мифов 
и сказаний — особенно в начале книги — изложен по ве-
дийским версиям, отражающим более раннюю и более 
«мифологичную» литературную интерпретацию (напри-
мер, миф о Вритре). В некоторых случаях для более полно-
го изложения мы допускали сочетание непротиворечивых 
мотивов и деталей из разных версий. Наконец, в заклю-
чительной части книги мы привели несколько типичных 
шиваитских мифов («Рождение Сканды», «Разрушение 
Трипуры», «Богиня Кали») и вишнуитское «Видение Мар-
кандеи» из пуран, чтобы отразить в какой-то мере эволю-
цию мифологических представлений и некоторые поздние 
концепции (например, о цикличности вселенной), харак-
терные для идеологической системы индуизма.

Основным нашим источником была «Махабхарата», 
но кроме нее были использованы «Рамаяна», «Шатапат-
ха-брахмана», «Вишну-пурана», «Матсья-пурана» и неко-
торые другие Брахманы и пураны. В книге мы старались 
расположить отдельные сюжеты по возможности в по-
рядке той «хронологии» мифических событий, которая 
подразумевается содержанием эпических памятников, но 
выдержать здесь сколько-нибудь строгую логическую по-
следовательность на протяжении всей книги, разумеется, 
материал не позволял. Столь же трудно было бы построить 
единую систему родственных отношений между мифо-
логическими персонажами, ибо различные тексты в этом 
крайне противоречивы (см. примечания).

Наша книга — первая попытка приоткрыть перед лю-
бознательным читателем завесу, скрывающую богатый 
и своеобразный мир художественных представлений и об-
разов, рожденных древним мифотворчеством индийского 


